
Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

237

О.Е. СТОЛЯРОВА 

ПОСТНЕКЛАССИЧЕСКИЙ ОБРАЗ НАУКИ: 
«ИССЛЕДОВАНИЯ ТЕХНОНАУКИ» 

 
Если в первой половине XX в. философия науки отождествля-

лась с позитивизмом и его модификациями, что означало ее ориен-
тацию на когнитивное измерение и строгое ограничение эпистемо-
логической сферой, то к концу века ситуация сильно изменилась.  
В ракурс размышлений философии науки попали (не только попа-
ли, но и заняли устойчивые позиции, потеснив или даже вытеснив 
традиционные приоритеты) такие области человеческого бытия и 
культуры, которые ранее противопоставлялись научному познанию 
и принципиально оставлялись за пределами рассмотрения. В ре-
зультате философия науки из четко очерченного дисциплинарного 
поля превратилась практически в безграничное исследовательское 
пространство, в котором сосуществуют подчас конфликтующие 
традиции, школы и направления, чьи принципы и методы извлече-
ны из самых разных дисциплинарных областей – от собственно 
«первой» философии, социологии, психологии и истории до поли-
тологии, экономики, этнографии и культурологии. Прежняя фило-
софия науки утратила свой смысловой стержень, объединявший всю 
совокупность ее школ и направлений вокруг центральной проблема-
тики, касавшейся формальных когнитивных процедур и их объектив-
но значимых результатов, и получила взамен многообразие науковед-
ческих проблем и стратегий, число которых столь же неисчерпаемо, 
как и количество действительных и возможных ситуаций культуры  
(к которым приравниваются познавательные ситуации). 

Похоже, что в ряде своих направлений философия науки рас-
стается даже с собственным названием, сохраняя его лишь за огра-
ниченным диапазоном школ, главным образом за теми, которые 



II. ОБЗОРЫ 

 

238

продолжают следовать позитивистским и аналитическим стратеги-
ям, в то время как остальные предпочитают использовать менее оп-
ределенный термин «исследования науки» (science studies), подчер-
кивая тем самым, что анализ научного познания больше не является 
делом только философии. О междисциплинарном характере иссле-
дований науки свидетельствуют разнообразные подзаголовки, кото-
рыми снабжены их программы – «исследования науки и техноло-
гии», «социологические исследования знания», «наука, технология и 
общество», «история и философия науки», «культурологические ис-
следования науки», «феминистские исследования науки» и т.п.  

Эти и подобные исследования имеют схожую мотивацию. 
Прежде всего они выражают ту или иную степень неудовлетворен-
ности позитивистским образом науки. Подчеркнутый интерес к 
теоретической стороне научного познания, рассмотрение науки как 
гипотетико-дедуктивной объясняющей системы, производящей 
объективное и внеисторическое, всеобщее и необходимое знание о 
мире, – все это, по мнению исследователей науки, существенно 
обедняет и искажает ее образ, так как элиминирует «материаль-
ные» конституенты науки – телесные характеристики познающего 
субъекта и разнообразные аспекты культурной и практической де-
терминированности процесса и продуктов познания. Иными слова-
ми, подчеркивается, что абстрактная, «эпистемологическая» мо-
дель науки, или модель, по определению Э. Пикеринга, «наука как 
знание», не принимает в расчет социокультурные характеристики 
рациональности, что в конечном счете создает угрозу противопос-
тавления живого, реального человека и науки, которая, как чисто 
спекулятивная, имеет очень отдаленное отношение к действитель-
ной практике жизненного мира. Так, Пикеринг характеризует этот 
подход как внеисторический, внепрактический и внеинституцио-
нальный, противопоставляя его модели «наука как практика» с об-
ратными характеристиками (60). 

Поворот к материальным составляющим науки и попытки 
переформулировать из этой перспективы модель научного позна-
ния можно считать конструктивной стороной программы исследо-
ваний науки, которая складывалась в процессе интенсивного об-
новления проблематики философии науки и расширения понятия 
научной рациональности во второй половине XX в. 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

239

В конце 50-х и в 60-е годы было открыто историческое изме-
рение научного знания и начался процесс «прагматизации» науки. 
В рамках критики основополагающих принципов позитивизма 
формировались постпозитивистские («неклассические») програм-
мы К. Поппера, И. Лакатоса, Т. Куна, П. Фейерабенда, М. Полани, 
Н. Хэнсона, С. Тулмина, в которых за научной рациональностью 
были окончательно закреплены такие характеристики, как измен-
чивость, проблемная ориентированность, региональность, истори-
ческая и культурная обусловленность. Результатом было появление 
первых «исследований науки», которые осуществлялись в рамках 
программы «история и философия науки» (HPS) в различных, по-
началу преимущественно англоязычных, университетах.  

В 70-е годы границы между наукой и «не-наукой» размывают-
ся еще сильнее: к философии науки добавляются проблематика и 
методология социологических дисциплин. Параллельно с постпози-
тивистами, продолжившими линию «прагматизации» научной ра-
циональности (М. Хессе, Л. Лаудан, Т. Найт, Х. Патнэм, Р. Рорти), и 
отчасти в рамках полемики с ними приверженцы социологического 
подхода заговорили о необходимости рассматривать науку как ин-
ституциональную деятельность, как равную среди прочих форму 
социальной организации, характеризующуюся региональными пра-
вилами, нормами поведения, социальными предписаниями и фор-
мами практики, которые должны быть приняты во внимание и 
включены в модель научного познания. Дальнейшее развитие  
социологии научного знания, за которой закрепляется название 
«социальный конструктивизм», пополнило исследования науки 
программами «социологические исследования науки», «социология 
научного знания», «исследования науки и технологии» (SSS, SSK, 
STS). Социальный конструктивизм (Б. Барнс, Д. Блур, С. Вулгар, 
Б. Латур, Э. Пикеринг, Г. Колинз, Т. Пинч, С. Шейпин, С. Шаффер, 
Д. Гудинг, М. Калон, С. Фулер) представлен «сильной програм-
мой» Эдинбургской школы, релятивизмом Батской школы, анали-
зом дискурса и научных коммуникаций (модель «субъект дейст-
вия – сеть»), этнографическими исследованиями и пр. 

В 80-е годы междисциплинарная ориентация исследований 
науки усиливается, что происходит во многом благодаря социаль-
ному конструктивизму, продолжающему открывать разнообразие 
практических измерений науки, и под его влиянием. Социальный 



II. ОБЗОРЫ 

 

240

конструктивизм прочно обосновался в лаборатории – месте, где 
наука разворачивается как экспериментальная и социальная дея-
тельность, включающая материальные отношения с вещами (инст-
рументами, приборами, технологиями), заговорил о процессе полу-
чения научного знания как о социокультурной практике, о 
детерминирующей роли материальных ресурсов в этом процессе.  
К значимым работам по социологии науки этого периода, оказав-
шим большое влияние на дальнейшее развитие исследований науки 
и современную «технонаучную» проблематику, можно отнести (9, 
10, 18, 50, 54, 59, 65, 69, 74). Хорошее представление о нише, кото-
рую в 80-е годы занял в философии науки социальный конструкти-
визм, дает сборник (72).  

Программы социального конструктивизма осуществлялись 
как этнографические, антропологические, политические, экономи-
ческие исследования, фокусировавшиеся на анализе конкретных 
ситуаций научной практики и их социокультурных контекстов. Эта 
стратегия открыла перед науковедением множество новых пер-
спектив, что незамедлительно привело к дальнейшему взаимопро-
никновению дисциплин, имеющих дело с научной практикой, и 
вступлению в игру новых персонажей.  

Так, в начале 80-х годов заявляет о себе «феминистская тео-
рия науки», выделившись из социального конструктивизма в каче-
стве самостоятельного направления (К. Кнорр-Цетина, Д. Харавэй, 
И. Фокс Келер, С. Хардинг, Э. Лонжино). «Феминистская теория» 
дополняет анализ научного познания исследованиями родовых ха-
рактеристик участников научной практики и проблем взаимоотно-
шения полов внутри науки как института, что стимулирует внима-
ние философов и социологов науки к «телесным детерминантам» 
рациональности и научной рациональности. Здесь должны быть 
упомянуты работы (16, 27, 31, 45, 56). 90-е годы существенно по-
полнили коллекцию феминистских трудов по науковедению. Те из 
работ, которые прочно ассоциируются сейчас с «исследованиями 
технонауки», будут отмечены ниже. 

К тому же феминистская теория существенно расширяет ма-
териал, с которым работают науковеды, предпочитая физике (тра-
диционно бывшей в качестве образца научного познания в фокусе 
внимания философии и даже социологии науки) биологические 
(собственно биологию, биотехнологию, социобиологию) и антро-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

241

пологические дисциплины. Эта устойчивая тенденция отражает 
общий сдвиг философии и методологии науки в сторону наук о че-
ловеке. В конце 90-х годов прекращение векового противостояния 
«наук о природе» и «наук о духе» обсуждается в философии зачас-
тую как свершившийся факт.  

Вместе с тем в рамках постпозитивистских стратегий фило-
софии науки (исторический рационализм, научный реализм) и про-
граммы «история и философия науки» продолжаются критика по-
зитивистской и аналитической моделей науки и разработка 
альтернативных моделей, учитывающих культурно-историческую 
и практическую воплощенность научной рациональности. Это, со-
ответственно, сближает собственно философию науки и философ-
ски ориентированную историю науки с социологической и феми-
нистской науковедческой проблематикой. Одна из областей 
сближения – экспериментальная наука и определяющая роль инст-
рументальных форм практики в формировании научного знания 
(П. Галисон, Р. Акерман, Я. Хакинг, Э. Франклин). Данная темати-
ка, которая уже с середины 70-х годов успешно осваивалась соци-
альным конструктивизмом при едва ли не полном пренебрежении 
со стороны философии науки, теперь получает признание и в по-
следней. К имевшим наибольший резонанс работам 80-х годов, ко-
торые отражают поворот философии науки к анализу эксперимен-
тальной практики, относятся (2, 17, 19, 22). 

Таким образом, к концу 80-х годов поле философии науки 
было существенно расширено, и модель «наука как практика» ут-
вердилась в качестве альтернативы модели «наука как теория». 
Процесс формирования и утверждения «практической версии» на-
учного познания разворачивался как синтез эпистемологических 
(«объясняющих») и культурологических («понимающих») парадигм, 
что выглядит вполне закономерно. Исследования науки имели дело 
не с «логической машиной», а с социокультурным явлением, не с 
единым, всеобщим и необходимым знанием, а с конкретными по-
знавательными ситуациями и локальными формами практики, 
культурно и телесно конституированными, и это определило при-
ближение философии науки к традиционно герменевтическим об-
ластям и ее взаимодействие с ними. Действительно, в противопо-
ложность англо-американской философии науки континентальная 
философская традиция имела значительный опыт размышлений о 



II. ОБЗОРЫ 

 

242

практике и культуре, что постепенно востребовалось и адаптирова-
лось социологией и философией науки в Великобритании и США. 
Так, исследования науки восприняли результаты неомарксизма, 
постструктурализма и семиотики, философии М. Фуко, феноменоло-
гии, экзистенциально-герменевтической традиции, неофрейдизма. 

Пересмотр понятий «наука», «научное познание», «научная 
рациональность» происходит как часть более общего движения 
мысли, направленного на ревизию новоевропейского дискурса и 
таких его основополагающих концептов, как «субъект», «знание», 
«рациональность». Традиционный образ независимого субъекта 
как источника и движущей силы рационального постижения и пре-
образования мира вызывает все больше недоверия. Деконструкция 
фундаментализма и трансцендентализма затрагивает не только 
сферу эпистемологии, но также онтологию и этику. Подчеркивает-
ся зависимость «независимого субъекта» от разного рода матери-
альных составляющих универсума, которые традиционно счита-
лись пассивными объектами, предназначенными лишь для 
теоретического и практического овладения ими. Вследствие этих 
тенденций на сцену философии вступают «вещи» как действующие 
лица со своими собственными правами (по меньшей мере как диа-
логовые объекты), что определяет встречное движение «наук о ду-
хе», которые в 60–70-е годы начинают осваивать материальную 
сферу, ранее находившуюся в компетенции естественных наук и их 
методологии. К работам 80-х годов, демонстрирующим вторжение 
герменевтики в сферу исследований науки, относятся, в частности 
(32, 68). 

В смысловых рамках этого специфического «поворота» фи-
лософии к вещам самим по себе, которые, как пишет Д. Айди, 
«имеют право голоса и должны быть услышаны» (37, с. 151), пово-
рота, связанного с переоценкой роли материальных объектов в 
жизненной практике, происходит становление новой генерации 
философов технологии (Г. Дрейфус, Д. Айди, Л. Винер, А. Борг-
ман, А. Финберг). Вплоть до 70-х годов XX в. философия техноло-
гии принципиально не интересовалась наукой и науковедческой 
проблематикой. Эта философская субдисциплина изначально ори-
ентировалась не на теорию (что характерно для философии науки), 
а на практику, так как технология традиционно трактовалась как 
практическое следствие и приложение теоретического разума, как 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

243

«овеществленная» рациональность. Неогегельянство, марксизм, кри-
тическая теория, экзистенциальная феноменология, герменевтика, 
прагматизм участвовали в обсуждении феноменов технологии и 
технологической культуры, в основном сохраняя фундаментальную 
предпосылку новоевропейского дискурса, противопоставляющую 
технику (практику) науке (теории). Критический пересмотр этой 
основополагающей оппозиции становится задачей нового поколе-
ния философов 70–80-х годов, занятых исследованием технологии, 
понятие которой расширяется до всей совокупности объектов ма-
териальной культуры (6, 14, 15, 36, 41, 42, 73). В данном случае 
ревизия и «преодоление» картезианства (которое выступает эмбле-
мой традиционной философии) заключается в том, что технология 
(практика) трактуется как онтологически и эпистемологически 
предшествующая науке (теории), как практически-перцептивный 
контекст, опосредующий теоретическую активность («эпистемоло-
гический двигатель», по определению Д. Айди), как разнообразные 
«тела», «включенные в познавательную ситуацию и маркирующие 
воплощенное знание». «У нас нет двух возможностей: либо ситуа-
тивность, либо симметрия» (1, с. 54). Обзор и интерпретацию этого 
движения философии технологии можно найти в недавно вышед-
шем сборнике (2). Признание конститутивной роли материальных 
фактов и артефактов в дискурсивной практике стимулировало инте-
рес философии технологии к науке и философии науки, которая, в 
свою очередь, осваивала проблематику инструментально опосредо-
ванного знания, что определило взаимопроникновение дисциплин.  

Итак, к началу 90-х годов «исследования науки» вполне ут-
верждаются в качестве совокупности междисциплинарных страте-
гий, стирающих традиционные границы между «науками о приро-
де» и «науками о духе», наукой и не-наукой, философией науки и 
философией технологии. Гибриду дисциплин отвечает гибрид дис-
циплинарных объектов – наука, воплощенная в технологии, наука 
как практика, технонаука, что позволяет употребить по отношению 
к «исследованиям науки» термин «исследования технонауки» 
(technoscience studies).  

Термин «технонаука» возник в 60-е годы XX в. и к середине 
90-х получил устойчивое употребление, появляясь не только в тек-
стах, но и в названиях науковедческих программ, конференций и 
авторских работ. Некоторые примеры академического признания 



II. ОБЗОРЫ 

 

244

терминов «технонаука» и «исследования технонауки» можно найти 
в работах (33, 43, 66). «Technoscience» – название страницы офици-
ального сайта Общества социологических исследований науки (34). 
В сентябре 2000 г. в Венском университете (Австрия) прошла кон-
ференция, организованная указанным обществом и Европейской 
ассоциацией исследований науки и технологии (EASST) под назва-
нием «Worlds in transition: Technoscience, citizenship and culture in 
the 21-st century» («Миры на переломе: Технонаука, гражданство и 
культура в XXI в.»). В университете штата Нью-Йорк (Стони Брук) 
с 1997 г. под руководством Д. Айди действует исследовательский 
семинар по технонауке. Результаты работы семинара можно найти 
в книге (8). 

В настоящее время значительная часть авторов, имеющих 
дело с технонаучной проблематикой, работают и публикуются в 
университетах Северной Америки, которые удерживают позицию 
крупнейших центров исследований технонауки (Э. Пикеринг, 
Д. Айди, Д. Харавэй, Я. Хакинг, Г. Колинз, Б. Латур (работает и во 
Франции), П. Галисон. Р. Криз, Дж. Роуз, С. Шэйпин, С. Шаффер, 
С. Хардинг, Т. Пинч и др.). Работы 90-х годов, представляющие 
«исследования технонауки» (11–13, 20, 24, 26, 28, 30, 35, 37, 38, 44, 
48, 52, 55, 61, 62, 67, 70, 71). Некоторые англоязычные периодиче-
ские издания, заинтересованные в исследованиях науки и техно-
науки: «Bulletin of science, technology and society»; «Perspectives on 
science»; «Journal of interdisciplinary history»; «Osiris»; «Technology 
and culture»; «Social studies of science»; «Hypatia»; «Science, technol-
ogy and human values»; «Social epistemology»; «Science as culture»; 
«Science in context».  

В последнем десятилетии XX в. технонаучная проблематика 
находит все больше приверженцев в различных научных сообщест-
вах, группах, департаментах, институтах Северной Америки, Авст-
ралии, Северной, Центральной и Восточной Европы, Японии. Воз-
растающий интерес к подобным программам вызван прежде всего 
проблемой самоопределения современного человека, застающего 
себя в мире, чей облик стремительно меняется под воздействием 
высокоразвитых и направляющих друг друга науки и технологии. 
Повсеместно проникая в нашу жизнь, научно-технологические 
факторы становятся едва ли не доминантами культуры, что, с од-
ной стороны, усложняет и даже драматизирует процессы нашего 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

245

самопонимания, а с другой – требует пристального внимания к фе-
номенам науки и технологии и глубокого осмысления нашей во-
влеченности в научно-технологическую культуру. При этом, по 
мнению адептов «технонаучной модели», традиционная рефлексия 
философии по поводу науки и технологии не в состоянии удовле-
творить запросы нашей эпохи. 

 
«Мы никогда не были современными» 

 
Бруно Латур, вероятно, самый авторитетный на сегодняшний 

день персонаж исследований науки, настаивает на принципиальном 
отличии нашей культурной практики от практики предшествую-
щих времен: мы живем в эпоху «распространения гибридов» (52, 
с. 2). Озоновая дыра и глобальное потепление, консервация видов и 
клонирование – все это объекты «между» природой и культурой, 
которые заполняют наш жизненный мир. Однако такая специфика 
нашего времени парадоксальным образом подчеркивает отсутствие 
последовательной смены эпох и линейного развития истории: если 
Новое время, с его фундаментальным противопоставлением приро-
ды и культуры, становится в конечном счете эпохой размножения 
гибридов, то каковы были реальные, практические, основания для 
этого противопоставления и производных от него категоризаций? 
Можем ли мы рассчитывать на свое пребывание в культуре пост-
нововременной (постнеклассической)? Скорее, из нашей эпохи 
гибридов мы ретроспективно улавливаем определенный смысл, 
который указывает нам на то, что мы никогда не были «современ-
ными» (modern), поскольку постулировали не то, что практикова-
ли. Нашу сегодняшнюю позицию уместнее считать «несовремен-
ной» (amodern), ведь мы констатируем отсутствие модернизации 
(там же, с. 4–6). 

Здесь напрашивается аналогия с концепцией несоизмеримости, 
поскольку в данном случае обнаруживается несоизмеримость но-
воевропейской культуры (дискурса) и «несовременности». В по-
следнем случае имеет место как бы переключение гештальта, вы-
званное особенностями нашей практики. Используя понятие 
«коллективный эксперимент», предложенное М. Калоном, Латур 
определяет всех нас в качестве участников совместного экспери-
ментального предприятия с непредсказуемым результатом. Мы – 



II. ОБЗОРЫ 

 

246

одновременно и действующие лица, и объекты воздействия науч-
ных и технологических практик, которые представляют собой 
сложные процессы «взаимонастройки» людей и «вещей», обнару-
живающие интеграцию природы и культуры. Наука, которая рань-
ше была, скорее, теоретическим делом ученых, теперь становится 
практическим делом всех нас. Это означает «окончание войны ме-
жду наукой и обществом» (47, с. 209). Если раньше «общество ок-
ружало автономную науку, т.е. оставалось «чужаком» по отноше-
нию к принципам и методам функционирования научной 
рациональности – могло лишь отвергать или принимать результаты 
науки» (там же, с. 208), то сейчас «наука и то, что мы, используя 
традиционный термин, называем обществом, вмещены друг в дру-
га» (там же, с. 209). Общество больше не ждет от науки, что она 
поведет его от архаического прошлого к просвещенному будуще-
му, что она предложит лучший путь, оптимальное решение, макси-
мально близкую к истине теорию. Общество само превратилось в 
«неожиданные последствия науки» (46, с. 102), в ее «рискованное 
предприятие»; от будущего оно ожидает не упрощения, а усложне-
ния жизни, не ясности и упорядоченности, а запутанности и умно-
жения сущностей. Единая и автономная наука («Наука с большой 
буквы») умерла вместе со смертью прогресса. Но родилось иссле-
дование (47, с. 208).  

Здесь содержится отсылка к популярной среди постмодерни-
стских науковедов концепции «рискованного общества», принад-
лежащей немецкому социологу У. Беку (4). Бек говорит о том, что 
в нашу эпоху модернизация достигла такой рефлексивной стадии, 
на которой она пытается модернизировать уже самое себя, откли-
каясь тем самым на собственные драматические результаты.  

Отличие науки от исследования, на котором настаивает Ла-
тур, – это, по сути, противопоставление абстрактной, «эпистемоло-
гической», модели науки и «практической» ее модели, учитываю-
щей социокультурные характеристики научной рациональности: 
«Наука представляет собой достоверность, тогда как исследова-
ние – неопределенность, наука тверда, прямолинейна, независима и 
бесстрастна, исследование – запутанно, рискованно, несамостоя-
тельно и эмоционально, наука разрешает проблемы, исследование 
подогревает споры и разногласия, наука производит объективное 
знание, абстрагируясь, насколько это возможно, от аффектов, на-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

247

строений и идеологии, исследование питается всем этим» (47, 
с. 208), и, наконец, если философия науки была уместна в про-
странстве новоевропейской культуры, то «философия исследова-
ния становится задачей сегодняшнего дня» (46, с. 106).  

Аналогичную критику традиционного образа «Науки с боль-
шой буквы» развивает Д. Роуз. На повестке дня, по его мнению, 
как минимум последние 40 лет стоит глобальный пересмотр пози-
тивистского проекта науки. Интеллектуальный дискомфорт, кото-
рый испытывает философия науки, выдвигая все новые и новые 
программы «преодоления позитивизма», объясняется тем, что наша 
практика настойчиво требует спросить о действительном, а не тео-
ретическом, культурном значении науки – вопрос, который до сих 
пор не был адекватно сформулирован (67, с. 23). Роуз видит общий 
неуспех предпринимаемых во второй половине XX в. попыток вы-
работать релевантную модель научного познания в сохранении ба-
зовой интенции новоевропейской философии относительно науки, 
которая диссонирует с тем, как мы практикуем реальную науку в 
нашей постновоевропейской культуре. Здесь речь идет о том, что 
Роуз называет проектом легитимизации. Традиционная философия 
науки видит свою задачу в том, что бы придать науке легитим-
ность – оправдать единство и авторитет научного познания: «Гене-
ральной линией философии науки было и остается до сегодняшнего 
дня приложение центральных концепций классической эпистемо-
логии к научному знанию с целью подтвердить или опровергнуть 
эпистемологическую и культурную автономию науки» (там же, 
с. 14). Как положительный, так и отрицательный вердикт по вопро-
су о культурной автономии науки связаны общим допущением, а 
именно – концепцией единой науки, «науки вообще», которая 
представляет собой некое «вместилище» абстрактного и нематери-
ального содержания знания. «На основании отношения эпистеми-
ческого содержания к репрезентируемым объектам решается во-
прос о культурной автономии науки» (там же, с. 17).  

Все участники проекта легитимизации, считает Дж. Роуз, 
продолжают пребывать в плену «устойчивых новоевропейских 
нарративов» (67, с. 43), так как концепция «науки вообще» выдви-
гает на первый план проблемы истины и теоретического оправда-
ния научного знания, в то время, когда мы нуждаемся в осмысле-
нии социальной значимости, и, следовательно, социальной 



II. ОБЗОРЫ 

 

248

вовлеченности, конкретных форм научной практики, пронизываю-
щих нашу жизнь. Для адекватной постановки вопроса о науке нам 
необходимо отказаться от концепции единой системы знания, 
«Науки с большой буквы», и рассматривать науку в качестве ло-
кальных форм практики и локальных знаний со своими специфиче-
скими характеристиками, т.е. иметь дело с конкретными культур-
ными ситуациями, в которых реализуется научное исследование 
(там же, с. 26). 

Такое ниспровержение заглавных букв принципиально ха-
рактерно для данного стиля мышления и культуры, определен ли 
он как постсовременный или «несовременный», и вновь отсылает к 
уже упоминавшейся концепции несоизмеримости. На эпистемоло-
гическом уровне деконструкция фундаментализма (критика «точки 
зрения Бога») означает крушение концепции абсолютной истины. 
Однако именно она обеспечивает единство и автономность челове-
ческому знанию, которое может быть названо «Знанием с большой 
буквы» в той мере, в какой стремится к идеальному пределу – реа-
лизации Абсолюта. Возможность достижения объективной истины 
и причастность Истине организуют знание в качестве единого на-
правленного усилия, кумулятивного процесса самореализации ра-
циональности. В этом смысле любой опыт может рассматриваться 
и зачастую рассматривается как опыт становящегося разума. 
«Единство науки», «единство истории», «единство технологии» 
(овеществленной рациональности) суть понятия системы коорди-
нат грандиозного проекта модернизации, описывающего человече-
ское бытие в мире как последовательную смену состояний культу-
ры, каждое из которых улучшает предыдущее в соответствии с 
требованиями разума.  

Постмодернизм предпочитает единству множественность. Он 
видит мир как коллаж, составленный из множества элементов – равно 
актуальных и самоценных ситуаций культуры и локальных дискурсов, 
причем из многообразия последних невозможно выделить истинный 
или приоритетный, поскольку постулируется отсутствие «метанар-
ратива», который мог бы служить критерием «измерения», т.е. их 
оценки и унификации. Постмодернистский плюрализм представ-
лен, в частности, формулировкой Латура, который говорит, что 
философия сейчас «переходит от озабоченности временем к озабо-
ченности пространством» (46, с. 99). Значит, ни о каком продвиже-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

249

нии к истине речь в философии постмодернизма не ведется: фило-
софия занята не становлением разума, выражающимся в развитии 
культуры и последовательной смене эпох, а сосуществованием са-
мостоятельных и самодостаточных культурных формаций – сооб-
ществ, дискурсов, времен, традиций, практик. 

Показательна в данном отношении позиция Д. Айди с его 
критикой утопической и «дистопической» моделей технологии. 
Две предельные интерпретации технологии, а именно восторжен-
ные ожидания окончательной победы технологического разума над 
хаосом и крайний пессимизм, предсказывающий полное крушение 
человеческой самостоятельности под натиском отчужденной мате-
риальной культуры, суть разновидности одной и той же новоевро-
пейской парадигмы – трактовки истории как рациональной рефор-
мации мира (40, с. 62). В этом случае рациональность принимается 
за универсальную «точку отсчета», из которой разворачивается 
жизненная практика со своими необходимыми стандартами, адек-
ватными универсальным определениям упорядоченного мира и 
представлениям о гармонии и благе. Единство Культуры и Техноло-
гии (с большой буквы) обеспечивается единством рациональности. 
Постмодернизм, считает Айди, призван «демифологизировать» ра-
циональность и, следовательно, технологию (37, с. 4). Если стан-
дарты рациональности не абсолютны, но имеют определенные и 
опосредующие их время и место, то и технология – это всего лишь 
открытое множество конкретных форм практики, которые невоз-
можно привести к общему знаменателю. Вслед за многими пост-
модернистскими науковедами, заявляющими, что «единая и авто-
номная наука умерла», Айди мог бы добавить, что единая и авто-
номная технология умерла тоже. Но если отношение Технологии к 
Науке было вполне определенным – технология рассматривалась 
как практическое следствие принципов и основоположений теоре-
тического разума, то каково же отношение технологических прак-
тик к постновоевропейской науке как исследованию?  

Наука и технология «взрываются друг в друге», считает 
Д. Харавэй (26, с. 34). Ее мнение близко по смыслу вышеприведен-
ному утверждению Латура, что «наука и общество вмещены друг в 
друга». Дело в том, что, и с этим согласились бы, вероятно, все ис-
следователи технонауки, «общество» и «технология» – понятия во 
множестве случаев, если не всегда, взаимозаменяемые. В традици-



II. ОБЗОРЫ 

 

250

онных концепциях технология была представлена, по преимущест-
ву, как орудие, инструмент, производительный аппарат. Ее прева-
лирующей парадигмой служили машины и механизмы, созданные 
и используемые людьми с определенными целями и в собственных 
интересах, инструментальные по сути и внешние по отношению к 
человеку. Но свойства и возможности, которые обнаруживают се-
годняшние технологии, указывает Харавэй, расширяют и транс-
формируют это значение (28, с. 149–152). Мы живем в обществе 
киборгов, так как наши собственные тела стали продуктом и сце-
ной технологической интервенции (там же). В своем знаменитом 
«Манифесте киборгов» (25) Харавэй определила «кибернетический 
организм» как физический и семиотический гибрид биологических 
и технологических компонентов. Фигура киборга, считает Харавэй, 
знаменательна для той культурной ситуации, которая сложилась во 
второй половине XX в. в связи со взрывным развитием информаци-
онных и биологических наук и технологий. Киборг – «сегодняшняя 
материализация сложнейших социально-технологических отноше-
ний» (57, с. 7), которая вынуждает нас полностью пересмотреть 
традиционные концепции человека и технологии, организма и ме-
ханизма, наши фундаментальные представления о том, что мы есть. 

Биотехнологии, ставшие реальностью нашего времени, раз-
мывают прежде устойчивые физические и концептуальные грани-
цы между человеком и машиной, одушевленным и неодушевлен-
ным, искусственным и естественным, материальным и идеальным. 
Имплантаты, трансплантаты, хирургические модификации, про-
дукты генной инженерии пересоздают наши тела и дискурсы таким 
образом, что мы больше не можем рассматривать себя в качестве 
самодостаточных индивидов, изолированных от мира и противо-
поставленных ему. Мы, скорее, – «узлы» глобальной коммуника-
тивной системы (57, с. 7), которая онтологически и семиотически 
занимает «пространство между» природой и культурой. В опреде-
ленном смысле мы все – уже киборги, так как наше органическое 
бытие уже трансформировано артефактуальным, как минимум на 
семиотическом уровне, и мы больше не заинтересованы в «оппози-
циях, которые структурировали воображаемую эпоху, называемую 
новоевропейской» (26, с. 3). 

В данном случае речь идет об антиэссенциалистском пони-
мании технологии, так как подчеркивается принципиальная нена-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

251

ходимость сущностных характеристик технологии, которые бы 
обеспечили ее «нейтральность». Наше отношение к ней всегда ак-
тивно, интерпретативно и локализованно. Технология – не внеш-
ний, но сосуществующий фактор, практически неразличимый с 
нашим телесным бытием, поскольку в определенном смысле пред-
ставляет собой «расширение» нашей телесности. Технологии на-
шей эпохи, считает Харавэй, непрерывно «высвечивают» «телес-
ную субъективность» мира, в котором действуют «материально-
семиотические агенты» (29, с. 190), тела как «генераторы значе-
ний», а не «нейтральный» ресурс, который «мы можем или должны 
контролировать» (там же).  

Техносубъект, homo cyborg, – новое, ироническое прочтение 
«автономного субъекта», homo sapiens, теперь освобожденного от 
задач противостояния миру и «контроля» над ним. В наступлении 
эпохи киборгов Харавэй видит не технологический детерминизм, а, 
напротив, технологическую эмансипацию, которая сегодня распро-
страняется на всю сферу культурной практики, где пересекаются 
политические, экономические, научные интересы. Эмансипирован-
ная наука разворачивается в контексте технологической практики, 
она «интегрирует технологические, текстуальные, органические, 
исторические, формальные, мифические и политические измерения 
существ, объектов, действий и миров» (26, с. 68) и может быть аде-
кватно понята только как «технонаука, субъекты и объекты кото-
рой непрерывно выплавляются в горне специфических практик, 
проникая друг в друга и растворяясь друг в друге» (там же, с. 35). 
Аналогично утверждение Айди о том, что сегодня наука, «явствен-
но обнаруживающая свою инструментальную и практическую во-
площенность», предстает в качестве «технонауки, встроенной в 
жизненный мир и производящей знание через технологии» (37, с. 4, 
153). Здесь же можно упомянуть Пикеринга, который говорит, что 
«наука в совокупности с технологией должна рассматриваться как 
сфера инструментов, приспособлений, машин и субстанций, дейст-
вующих и производящих вещи в материальном мире» (62, с. 563). 

Такая трактовка отношения науки и технологии основана, как 
это видно из рассуждений Харавэй, на специфической концепции 
субъекта и, соответственно, общества (культуры). Интегрирован-
ность науки в общество, на которой настаивают, в частности, Латур 
и Харавэй, предполагает общество, выражаясь на языке пост-



II. ОБЗОРЫ 

 

252

модернистских науковедов, «постгуманистическое», в котором 
humans открыты для диалога с nonhumans. Поэтому термин «тех-
нонаука» не только используется как понятийная фиксация сегод-
няшних научно-технологических формаций и практик (таких, к 
примеру, как кибернетика или генная инженерия) и не только как 
указание на материальную вовлеченность процесса познания и ре-
зультатов конкретных наук, но становится метапонятием, приме-
няемым для описания бытия мира как гетерогенного становления, 
и отсылает прежде всего к определенной онтологии – онтологии 
постгуманизма. 

Так, Латур в одной из последних статей, красноречиво оза-
главленной «Когда вещи дают сдачи», заявляет, что, если мы хотим 
получить адекватную философию науки, нам следует начать с ре-
визии понятий и природы, и общества, чтобы покончить наконец с 
противопоставлением одного другому (53, с. 119). То же самое 
имеет в виду Харавэй, когда говорит, что не является «ни натура-
листом, ни социальным конструктивистом», поскольку то, с чем 
она имеет дело, – «это не природа и не культура. Это серьезная ис-
торическая попытка достичь иного» (58, с. 14) (курсив мой. – О.С.).  

 
«Когда вещи дают сдачи» 

 
«В нашу коллективную жизнь, – пишет Латур, вмешано 

множество nonhumans, обладающих историей, отзывчивостью, 
культурой, темпераментом – короче говоря, всеми теми качества-
ми, в которых им традиционно отказывали гуманисты» (48, с. 3). 
Признав, что «объекты» мира суть полноценные «действующие 
лица» со своими собственными, не редуцируемыми правами, мы 
наконец получаем, считает Харавэй, возможность услышать мир и 
увидеть, к примеру, что он «имеет чувство юмора, которое весьма 
нежелательно для гуманистов и всех, кто привык считать мир ре-
сурсом» (29, с. 188–189). «Следует начать с понимания того, – пи-
шет Пикеринг, – что мир наполнен в первую очередь не данными и 
наблюдениями, но субъектами действия… Мир – это непрерывно 
действующие вещи, которые относятся к нам не как представления 
к бесплотному интеллекту, но как материальные силы к телесным 
существам» (63, с. 6). Наконец, Роуз утверждает, что мир должен 
быть описан в терминах практики, относящейся к «любым значи-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

253

мым ситуациям», которые создаются и поддерживаются «участием 
не только человеческих индивидов» (67, с. 134–135). 

Как следует из приведенных цитат, а их ряд можно продол-
жить, философия больше не желает игнорировать nonhumans. (Ши-
роко распространившийся сейчас термин «nonhumans» в специфи-
ческом значении равноправных субъектов действия был предложен 
Б. Латуром.) Хотя концепция (лучше сказать, разнообразные кон-
цепции) nonhumans вызывает сейчас больше разногласий, споров и 
вопросов, чем дает ответов, несомненно одно – «материальные 
агенты», или «вещественные акторы», занимают столь прочные 
позиции на арене философских дискуссий, что с этим невозможно 
не считаться. Многочисленные обсуждения онтологической гете-
рогенности культуры как процесса взаимодействия humans и 
nonhumans, вдохновленные изначально социальным конструкти-
визмом, получают название симметрий. Не останавливаясь под-
робно на достаточно широкой и сложной проблематике «симмет-
рических подходов», связанной, в частности, с вопросами 
прояснения «пределов» симметрий и сохранения онтологической 
гетерогенности humans-nonhumans в противоположность онтологи-
ческой однородности симметрического редукционизма («У нас нет 
двух возможностей: либо ситуативность, либо симметрия» [1, 
с. 53–60]), отметим лишь некоторые общие черты симметрических 
(или квазисимметрических) онтологий, которые являются своеоб-
разными посылками постнеклассических эпистемологических кон-
струкций, находимых в исследованиях технонауки.  

В определенном смысле квинтэссенцией новоевропейского 
дискурса считается философия Декарта, которая задала ключевые 
параметры «классических» концепций субъекта и объекта, сознания 
и материи и, в более поздней перспективе, культуры и природы. 
Именно картезианский дуализм закрепил радикальное разделение 
универсума на материальный мир механических, математически 
организованных причин и следствий и метафизическую сферу ego 
cogito, противопоставив человеческое тело как «материальную 
вещь» мира нигде не локализованной, независимой от материи и 
замкнутой на себе духовной субстанции. Дуалистический раскол 
универсума предрешил философскую проблематику «собирания» 
мира в единое целое и споры по поводу редукционизма и монизма, 
когда абсолютизация одного из начал приводила либо к объясне-



II. ОБЗОРЫ 

 

254

нию сознания в терминах материи, либо, наоборот, материи в тер-
минах сознания. Онтологические модели humans-nonhumans пред-
ставляют собой сегодняшний вызов картезианскому дуализму; авто-
ры рассматривают их как попытку преодолеть грубую асимметрию 
в трактовке мира и человека, неизбежно возникающую при следо-
вании дуалистической парадигме.  

В симметрической онтологии речь идет о том, что предель-
ное противопоставление разума и материи, культуры и природы по 
меньшей мере проблематично. Существует множество семиотиче-
ских и реальных ситуаций, в которых люди и «вещи» становятся 
воплощением друг друга и обнаруживают своего рода взаимозаме-
няемость, так что у нас нет оснований полагать, что смысл в мир 
доставляют только человеческие существа. Если базовой характе-
ристикой действующего лица является способность оказывать 
пусть не целенаправленное, но как минимум значимое воздействие, 
то nonhumans демонстрируют способность моделировать значения 
не меньше, чем humans. Следовательно, нужно признать, что люди и 
«вещи» взаимоопределяемы и предстают одновременно как субъекты 
действия и объекты воздействия в отношении друг к другу. Напри-
мер, человек с ружьем, утверждает Латур (48, с. 179), – это сово-
купность, в которой активны оба элемента, человек плюс ружье, 
наделяющие друг друга значением. Такая, иногда прямо провока-
ционная, семиотика отсылает тем не менее к гораздо более фунда-
ментальному уровню интеграции «сознания» и «материи», по-
скольку занята самим по себе Бытием, которое описывается по 
модели «актор-сеть» (actor-network). «Теория актор-сеть, – указы-
вает Латур, – в той же степени онтология, или метафизика, в какой 
и социология» (51, с. 371). «Не существует ничего, кроме сетей, и 
ничего между ними… никакого “эфира”, в который они были бы 
погружены» (там же, с. 374).  

Итак, единственная приемлемая реальность – это сети, т.е. 
объекты, события и действия в их взаимосвязи, вне которой они не 
находимы и не могут быть мыслимы корректно. Свойства любого 
объекта, так же как и его онтологический статус, не заданы раз и 
навсегда, но постоянно определяемы и переопределяемы его отноше-
нием к другим сущностям. Следовательно, место объекта в какой бы 
то ни было классификационной системе, его характеристики, равно 
как и его действительная позиция, – все это относительные свойст-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

255

ва, конституированные в сети. «Чистые» субъекты и объекты, 
«чистые» сознание и материя суть результаты временной стабили-
зации сетевых отношений действующих лиц, а не исходные пункты 
анализа, или «ключи» к пониманию реальности. Таким образом, 
устраняется любой вид традиционного фундаментализма: ни куль-
тура не может быть использована для объяснения природы, ни 
природа не может выступать в роли объясняющего. Есть только 
один способ избежать неправомерной редукции одного к другому – 
это начать с того, что существует фактически, а именно с гибри-
дов – действующих лиц, укорененных в сети, которые временами 
сообщают друг другу статус объектов, временами субъектов, кон-
ституируя, в частности, такие экстремальные формы бытия, как 
природа и культура.  

Человеческий субъект (лучше сказать, квазисубъект) в этой 
схеме теряет уникальность. Он – прочее среди равных действую-
щее лицо, замещающее и представляющее множество других реле-
вантных действующих лиц и, в свою очередь, замещаемое и пред-
ставляемое ими. Он – «социотехнологическое животное» (48, 
с. 214), гибрид биологических процессов, технологических компо-
нентов, индивидуальных и социальных характеристик, так как его 
идентичность определяется его сетевой локализацией, его отноше-
нием к другим действующим лицам, humans и nonhumans. Взаимо-
конституирование сущностей не оставляет места даже скрытому 
трансцендентализму: сознание выступает представителем тела, в 
той же степени, в какой тело – представителем сознания. Все 
nonhumans, включая человеческое тело, больше не могут рассмат-
риваться как пассивные объекты, внеположенные трансценден-
тальной воле автономного субъекта, поскольку он сам является 
продуктом сетевого становления. 

«Теория актор-сеть» (ANT), представленная работами Лату-
ра, Калона, Дж. Ло (7), – не единственный, хотя и наиболее после-
довательный, пример симметрической онтологии. Родственные 
подходы, базирующиеся не только на семиотике и постструктура-
лизме, но и на экзистенциально-феноменологической традиции  
(в особенности на «онтологии тела» М. Мерло-Понти), философии 
М. Фуко, критической теории, доктринах А. Уайтхеда, Л. Вит-
генштейна и пр., – все, так или иначе, удерживают реляционный 
принцип понимания природы вещей в качестве альтернативы кар-



II. ОБЗОРЫ 

 

256

тезианскому дуализму и механическому монизму. Параллельно 
ANT, которая закрепляет онтологический статус за «смешанными», 
гибридными, формами реальности, в этих подходах постулируются 
такие же изначальные «ситуации бытия», в которых непреодоли-
мые границы между онтологически различными регионами стерты, 
так как последние обнаруживают если не взаимозаменяемость, как 
в ANT, то, по меньшей мере, взаимозависимость – становление в 
отношении друг к другу. Чаще всего для описания гетерогенного 
становления используется понятие «практики».  

«Чтобы убежать от мира Платона и Аристотеля, – пишет Ха-
равэй, – построенного на оппозициях материя–форма или сырье–
продукт, и получить иную онтологию, нам следует достичь пони-
мания мира как глагола, устремляющего нас к категориям практи-
ки, становления, телесного производящего аппарата и т.п.» (57, 
с. 13). Именно практика, следуя Харавэй, представляет собой ис-
ходный онтологический пункт, в котором само существование гиб-
ридов (киборгов, употребляя ее терминологию) опровергает тради-
ционное противопоставление humans и nonhumans. Тело и 
сознание, субъект и объект – все выступают в роли «материально-
семиотических агентов», которые не только наделяют друг друга 
значениями, как в ANT, но и во множестве случаев физически со-
единены друг с другом в единые организмы.    

Центральным понятием онтологии Пикеринга служит мета-
фора «отжимного катка практики» (the mangle of practice): как ста-
рые отжимные машины (вальцы) прокатывали белье между двух 
валиков, так практика, будучи диалектическим единством «сопро-
тивления и приспособления» артефактов, объектов природы и лю-
дей, создает мир, который мы имеем (63, с. 3–5). «Вальцы» Пике-
ринга – это макропонятие, служащее для описания культурного 
релятивизма: «релятивизм не может быть понят ни как социаль-
ный, ни как технологический, поскольку культура есть продукт 
непрерывного взаимного прокатывания человеческих и не-
человеческих субъектов действия» (там же, с. 204–205), есть бес-
конечно открытый процесс «танца двух партнеров» (там же, с. 116; 
58, с. 420) – перманентного двустороннего становления «исполни-
телей», humans и nonhumans, без достижения какого бы то ни было 
устойчивого и предсказуемого согласования между ними. Несмот-
ря на то, что Пикеринг далек от семиотических моделей и имеет 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

257

дело с реальными ситуациями практики (преимущественно науч-
ной), его концепция также представляет собой разновидность сим-
метрии с ярко выраженным акцентом на формо- и смыслообра-
зующей роли «материальных агентов» как «полноправных членов» 
гибрид-коллектива участников практики. «Мир наполнен странны-
ми объектами, – говорит Пикеринг, – которые очаровывают меня, 
Латура и других. Их странность состоит отнюдь не в невозможно-
сти их эмпирического обнаружения… а в их неопределенности от-
носительно типичных объектов традиционных дисциплин» (64, 
с. 309). Дисциплинарный раскол универсума на две взаимоисклю-
чающие части позволяет иметь дело только с «определенными 
сущностями – humans или nonhumans: естественные и инженерные 
науки сосредоточены на материальном мире, из которого человек 
исключен; гуманитарные и социальные науки заняты оставшимся – 
собственно человеческой сферой… Это делает формацию неопре-
деленных объектов невидимой, так как она не может быть локали-
зована ни в одной из данных сфер» (там же). Однако адекватный 
анализ практики (в частности научной) и культуры требует призна-
ния неопределенных объектов – «совокупностей людей и вещей» и 
их тематизации (там же, с. 312).  

Роуз и Айди, следующие феноменологическим стратегиям, 
также прибегают к понятию практики при построении своих вари-
антов реляционной онтологии. Похожим образом в их доктринах 
практика не противопоставляется теории, но выступает универ-
сальной онтологической категорией, снимающей традиционные 
оппозиции, охватывающей, по выражению Роуза, «все значимые 
конфигурации мира» (67, с. 38, 133).  

Концепция практики как телесной занятости человека с миром, 
которая представляет собой способ переживания, или путь пони-
мания, бытия, разрабатывалась в экзистенциально-феноменоло-
гической и герменевтической традициях. Поиск «целостной» онто-
логии, характерный для этих традиций, выражался, в частности, в 
трактовке восприятия и познания как телесного (практического) 
отношения воспринимающего и воспринимаемой вещи, равно соз-
дающих друг друга (Хайдеггер, Мерло-Понти). Развитие этих идей 
мы находим в работах Дрейфуса, Хилена, Роуза, Айди и др., при-
чем в некоторых случаях (как, например, у Роуза и Айди) оно вы-
ливается в достаточно отчетливую (хотя и с некоторыми оговорка-



II. ОБЗОРЫ 

 

258

ми) симметрию, основанную на признании определенной само-
стоятельности «материальных агентов» и их конститутивных ро-
лей. Так, по мнению Айди, оппозиции материя-сознание, человек-
вещь сливаются в практике, которая есть всегда телесное бытие-
человека-в-мире, включающее в себя то или иное отношение с ве-
щами. Окружающий мир (объекты природы, артефакты) как про-
должение и расширение нашей телесности служит преобразующим 
и смыслопридающим контекстом любой (материальной и концепту-
альной) человеческой активности. Например, в такой (всегда дина-
мичной) совокупности humans-nonhumans, как «человек-технология», 
последняя, а именно инструменты и артефакты, выступает своего ро-
да «материальным агентом», в отношении с которым его пользова-
тель есть то, что он есть (42, с. 72). Любая практическая ситуация 
реляционна – в ней оба, человек и вещь, взаимодействуя, транс-
формируют друг друга.  

Аналогичные идеи развивает Роуз, указывающий на то, что 
«практика должна быть понята как предшествующая любому раз-
личению между субъектами действия и окружающим миром, меж-
ду социальным и естественным, между humans и nonhumans» (67, 
с. 146). «Практика – это поле взаимодействия человека с матери-
альным окружением, где детерминации осуществляются в обоих 
направлениях» (там же, с. 152): ее «нормативность не может быть 
редуцирована ни к причинно-следственным отношениям физиче-
ского мира, ни к трансцендентальной активности субъекта» (там 
же, с. 149).  

Симметрические онтологии, какую бы форму они ни прини-
мали, видят себя как давно ожидаемую альтернативу антропоцент-
ризму. Их авторы каждый по-своему заявляют о том, что мы не 
имеем ни оснований, ни права на  антропологизацию культуры. 
«Мы хотели бы немного изменить определение социологии, – пи-
шет Пикеринг, – превратить ее в смешанную социологию людей и 
вещей, которые мы практикуем» (64, с. 312). По мнению последова-
телей симметрии, вся неразрешимая проблематика эпистемологии и 
философии науки, которая унаследована нами от новоевропейской 
эпохи, а именно: проблемы репрезентации, истины, объективности, 
обязана своим существованием «неправильной» онтологии, кото-
рую мы используем. «Правильная» онтология снимает эти пробле-
мы и прежде всего вопрос о репрезентации. Что же сообщает о по-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

259

знающем субъекте правильная с точки зрения постмодернизма и 
«постгуманизма» онтология? 

 
«Сильная объективность» 

 
Эпистемологический субъект обладает телом. Идентичность 

субъекта структурирована его практическим отношением с матери-
альным миром, а это указывает на то, что его собственное тело 
предстает как первый, говоря словами Харавэй, «генератор значе-
ний», исходная точка самоидентификации. Следовательно, теоре-
тическая активность субъекта, направлена ли она на его собствен-
ное сознание или на материальные объекты, – это модус его 
телесного, активного бытия-в-мире, что необходимо учитывать при 
анализе познания. Поэтому постмодернисты предпочитают гово-
рить о воплощенном субъекте и ситуативном знании, соединяя 
эпистемологическую проблематику с разнообразными «телесными 
дискурсами».  

Две наиболее продуктивных (наиболее часто используемых) 
концепции тела, к которым прибегают исследователи технонауки, 
восходят к доктринам Мерло-Понти и Фуко. Так, Айди комбиниру-
ет оба дискурса в своей «практически-перцептивной эпистемоло-
гии». Любое знание, считает Айди, конституировано микро- и мак-
роперцептуальной активностью познающего. Микроперцепция 
соответствует «телу 1» – экзистенциальному телу жизни, которое 
представляет собой здесь и сейчас локализованный перцептивный 
опыт, названный Мерло-Понти corps vecu и описанный им в каче-
стве константы любого опыта и, соответственно, условия любого 
знания (39, с. 75–76). «Тело 1» должно быть понято не как механи-
ческий объект, доступный непосредственному или ретроспектив-
ному восприятию, но как интерактивное отношение индивида и 
опытно воспринимаемого мира, при котором я знаю мою телес-
ность посредством активного бытия в мире, как модус моей прак-
тики, рефлексивно направляющей мое внимание к нулевой точке 
моей телесной позиции (там же).  

Макроперцепция связана с герменевтической активностью 
«тела 2», понятие о которой извлечено из фукианской доктрины 
культурно, или социально, конституированного тела. «Тело 2» – 
это совокупность сообщаемых культурой значений, «нанесенных» 



II. ОБЗОРЫ 

 

260

на «тело 1». Последнее тем самым получает культурную перспек-
тиву: оно предстает как мужское или женское, имеющее опреде-
ленные возраст, национальность и т.д. (39, с. 76). Таким образом, 
телесность познающего субъекта – это его перцептивная откры-
тость миру на микроуровне «тела 1» и на макроуровне «тела 2», 
которая представляет собой практику и действие внутри окружаю-
щего мира и в отношении к нему и является практически-
перцептивным, «материальным» контекстом любого знания (там 
же, с. 77). Знание, соответственно, всегда локализовано, имеет оп-
ределенные и опосредующие его время и место, которые в виде тел 
и разнообразных форм телесной практики имплицитно присутст-
вуют в любом дискурсе. 

Эпистемологические импликации онтологии humans-nonhu-
mans находимы в концепции «ситуативного знания», которую раз-
вивает, в частности, Харавэй. Здесь также прослеживается сильное 
влияние философии Фуко. Отталкиваясь от опыта зрительного 
восприятия, Харавэй метафорически переносит его свойства на 
весь «механизм» познания (29, с. 179), характеризуя познающего 
субъекта в качестве «аппарата визуальной продукции» (там же, 
с. 190), чья телесная локализованность и зрительная перспектива 
противопоставляются картезианскому «взгляду ниоткуда» развоп-
лощенного субъекта (там же, с. 179–180). Концепция ситуативного 
знания как знания из определенной физической и культурной пер-
спективы, считает Харавэй, устраняет «основной вопрос» эписте-
мологии – проблему репрезентации субъектом внеположенных 
объектов, поскольку устраняет само субъект-объектное разделение 
универсума: «Вопрос об объективности в феминизме поставлен 
относительно локализованности и ситуативности знания, а не 
трансценденции и расщепления субъекта и объекта» (там же, 
с. 181).  

Дистанцируясь от традиционного понимания объективности 
как адекватной (всеобщей и необходимой) репрезентации мира «как 
он в действительности есть», Харавэй предпочитает использовать 
термин «сильная объективность», предложенный С. Хардинг (31). 
Хардинг защищает программу так называемой «позиционной эписте-
мологии», которая близка концепции ситуативного знания, поскольку 
рассматривает социально и экономически подчиненную позицию по-
знающего субъекта как открывающую новые когнитивные перспекти-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

261

вы. Хардинг вводит понятие «сильная объективность», которая дости-
гается благодаря политическому и социальному запросу, проти-
вопоставляя ее традиционному пониманию объективности как очи-
щенной от субъективных мнений и социального (политического, эко-
номического и т.д.) вмешательства. Харавэй применяет понятие 
«сильная объективность» в своей концепции ситуативного знания: 
«Сильная объективность говорит о том, что оба элемента – и объекты, 
и субъекты производящей знание практики, должны быть локализо-
ваны. Локализованность не есть просто список прилагательных или 
навешивание этикеток, таких, как раса, пол, класс и т.п. Локализован-
ность – всегда частная, всегда конечная, всегда наполненная горизон-
тами прошлых и предвосхищаемых обстоятельств, текстами и контек-
стами, и все это конституирует запрос о знании» (26, с. 37). 
Достижение «сильной объективности» возможно только из индивиду-
альной (но не изолированной) позиции воплощенного субъекта: 
«Только частная перспектива обещает объективное видение мира» 
(29, с. 181). 

В конституировании объективности, таким образом, участ-
вуют тела, считает Харавэй. Тела как объекты знания (в частности 
биологические тела, которыми по преимуществу занята Харавэй, 
биолог и историк приматологии) не являются естественными дан-
ными сущностями, которые должны быть просто обнаружены и 
раскрыты. «Приведенные в действие» конкретными познающими 
субъектами, кому принадлежит доля участия в их создании, они 
мгновенно становятся не менее активны, чем сам познающий субъ-
ект, создавая и «приводя в действие» другие, временами совершен-
но неожиданные и непредполагаемые объекты. Тела как объекты 
суть «активные, генерирующие значения аппараты телесной про-
дукции» (29, с. 190), которые конституируют, в свою очередь, са-
мого познающего субъекта в качестве «аппарата визуальной про-
дукции». Значения отнесены не только к концептуальным 
системам, на уровне практики они демонстрируют «материально-
семиотическую стыковку» (26, с. 97), так как возникают из вопло-
щенного опыта и воплощенных проекций. Следовательно, объек-
тивность – это заслуга не трансцендентального субъекта, а, дадим 
слово Латуру, «хорошо артикулированного тела», получающего 
себя и мир тем отчетливее, чем полнее его отношения с другими 
объектами, т.е., по определению Латура, с «вещами», которые 



II. ОБЗОРЫ 

 

262

«достойны языка», т.е. «способны возражать (to object) нашим су-
ждениям о них» (53, с. 115). 

Такое понимание объективности, по мнению его защитников, 
позволяет «убежать» от проблемы репрезентации. Вместо пред-
ставления, считает Пикеринг, нам следует говорить о выполнении: 
признавая роль материальных агентов, мы тем самым признаем, 
что эпистемологический субъект не репрезентирует мир, а участву-
ет в его созидании, т.е. через различные формы «перформативной 
практики вносит свой вклад в создание вещей в материальном ми-
ре» (62, с. 563). Концептуальная практика, таким образом, – это 
разновидность культурной (в максимально широком значении сло-
ва «культура») практики: она тоже «локализована в пространстве 
действия; трансформация и расширение ее структур возникают в 
ходе диалектического процесса сопротивления и приспособления 
человеческих и не-человеческих действующих лиц» (58, с. 418).  

Концептуальная практика как развитие культуры представля-
ет собой «бесконечно открытый процесс моделирования» (там же), 
т.е. «создания нового по старым образцам» (58, с. 419). Пикеринг 
выделяет в этом процессе три стадии: «наведение мостов», «транс-
крибирование» и «наполнение» (там же). На первой стадии движе-
ние культуры (концептуальной структуры) направлено вовне, на 
создание нового. Здесь задается и апробируется определенный век-
тор культурного развития. Затем на построенном «плацдарме» 
происходит «переложение» предыдущего культурного содержания 
на новый язык. И, наконец, на последней стадии осуществляется 
комплектование новой системы. В то время как роль (эпистемоло-
гического) субъекта определяет ситуацию на первой и третьей ста-
диях, где он демонстрирует определенную свободу действий, на 
стадии транскрибирования сама культура (концептуальная струк-
тура) заявляет о себе как «система предустановленных процедур, 
по отношению к которой эпистемологический субъект оказывается 
в подчиненном положении, в роли пассивного реципиента рутин-
ной практики» (там же, с. 420). «Транскрипции суть вынужденные 
движения культуры, которая отвечает на вызов свободных дейст-
вий эпистемологического субъекта» (там же). «Концептуальная 
практика, следовательно, – заключает Пикеринг, – принимает фор-
му танца двух партнеров» (там же), т.е. протекающего в реальном 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

263

времени процесса взаимной стабилизации человеческого и, в дан-
ном случае, концептуального агентов.  

Само движение культуры (концептуальной структуры) не 
может, соответственно, полностью контролироваться человеческим 
субъектом, так как направление и содержание этого движения не-
однократно корректируются и изменяются в ходе взаимодействия 
обоих его участников. Наталкиваясь на зачастую неожиданное со-
противление «партнера», «человеческий агент» вынужден приспо-
сабливаться, создавая тем самым новые ситуации «диалектики со-
противления и приспособления», что делает даже неокончательные 
(промежуточные) результаты развития культуры, или концепту-
альной системы, никогда не известными заранее. Свобода познаю-
щего субъекта, таким образом, ограничена самим сопротивлением 
познаваемого материала, а это означает, что объективность гаран-
тирована не «чистой» субъективностью или общественным согла-
шением, а взаимодействием субъекта познания и «другого», будь 
то материальный агент или, как в случае «строго» концептуальной 
практики, например математики, дисциплинарный агент. Следова-
тельно, утверждает Пикеринг, объективность всегда ситуативна, 
т.е. локализована культурно, причем понятие «культура» нуждает-
ся в предельном расширении, позволяющем охватить «материаль-
ные, концептуальные и социальные ее аспекты» (64, с. 314).  

Близкие идеи высказывает Я. Хакинг, предлагая проект исто-
рической метаэпистемологии (21), которая позволит «тематизиро-
вать и прояснить отношения между философской и научной исти-
ной, с одной стороны, и их историческим пониманием – с другой» 
(там же, с. 53). Метаэпистемология, по определению Хакинга, не 
есть теория познания «в прямом смысле», она имеет дело скорее с 
изучением наших представлений о знании, т.е. с такими «общими» 
или «организующими» концепциями, как «знание», «вера», «мне-
ние», «объективность», «доказательство», «вероятность», «рацио-
нальность», «очевидность» (там же). Она обязана быть историче-
ской, поскольку, возвращается Хакинг к известному утверждению, 
нет концепций без употребления и нет употребления вне традиции 
(там же, с. 56). Поэтому метаэпистемология, имеющая в качестве 
объекта изучения, например, объективность, признает как само со-
бой разумеющееся ее исторический характер и, следовательно, то, 
что она «не имеет стандартов за исключением тех, которые произ-



II. ОБЗОРЫ 

 

264

ведены практикой ее применения и аппаратом ее использования. 
Причем практика и аппарат, о которых идет речь, – это не материа-
лизация теории объективности, но совокупность материальных 
объектов, определяющих объективность саму по себе» (там же). 

Общие вопросы бытия и познания поднимаются исследова-
ниями науки в специфических рамках науковедческой проблемати-
ки, они представляют собой осмысление конкретных результатов 
полевых, или ситуативных, исследований технонаучной практики и 
привлекаются для последующего включения этой практики в фи-
лософский дискурс – шаг, который возможен только при внимании 
онтологии и эпистемологии к материальным измерениям познава-
тельной активности и культуры. Если же совершить характерную 
для постмодернизма инверсию, то сама технонаука, будучи частью 
нашего жизненного мира, выступает в роли конструирующей идеи 
как для онтологии, так и для эпистемологии, настраивая нас на оп-
ределенный путь мысли, определенное понимание бытия и позна-
ния. «Нам следует принять во внимание, – пишет Пикеринг, – что 
наши тела и самосознание, социальные роли и отношения, ценно-
сти и конкретные формы практики (можно добавить, что “и тео-
рии”. – О.С.) – все структурировано нашим… взаимодействием с 
материальным миром, т.е. с технонаучным миром, в котором мы 
живем, и очень важно для нас, входящих в третье тысячелетие, го-
ворить об этом серьезно» (64, с. 311). 

 
Жизнь лаборатории: Сопротивление и приспособление 

 
Наука, как и познающий субъект, имеет тело. Что же пред-

ставляет собой коллективное тело науки? Тело науки, как и любой 
теории, – это, говоря словами Хакинга, «практика ее применения и 
аппарат ее использования», т.е. совокупность материальных объек-
тов, определяющих саму по себе теорию, а именно совокупность 
научных технологий в самом широком смысле, включающих как 
технологический аппарат, так и ученых. Иначе говоря – это набор 
инструментов, институтов и разнообразных форм инструменталь-
ной практики, которым научная теория обязана своим существова-
нием (в том виде, как она есть) не меньше, чем ей обязаны научные 
технологии. Поэтому корректный анализ науки и ее результатов 
должен осуществляться как анализ технонауки, т.е. как исследова-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

265

ние этого взаимообусловливающего отношения в конкретных 
практических производящих знание ситуациях. «Меня интересует 
отношение между мыслями, действиями и производством (кур-
сив. – О.С.)», – пишет Хакинг (23, с. 30). «Научная практика сама 
по себе заслуживает рассмотрения», – утверждает Пикеринг (60, 
с. 6). «Именно научная практика позволяет спросить о значении 
науки», – говорит, со своей стороны, Роуз (67, с. 25), – причем 
«пространство практики включает множество вещей… – навыков и 
технологий, инструментов и материальных систем... ресурсов... ин-
ституциональных структур… и пр.» (там же, c. 188–189).   

Когда поставлена цель исследовать научную практику, необ-
ходимо найти такое место, где тело науки не только достигает сво-
ей «максимальной артикулированности», но где этот процесс мож-
но также наблюдать и фиксировать, ограничив его определенными 
пространственными и временными рамками. Этим условиям соот-
ветствуют, конечно, лаборатория и конкретные ситуации лабора-
торной работы. Лабораторная практика, освоенная еще в 70-е годы 
социальным конструктивизмом (см., например, 54 – один из луч-
ших образцов «лабораторных исследований» того времени), сохра-
няет в исследованиях технонауки определяющее значение. Пони-
мание лабораторной практики предельно расширяется и 
охватывает весь ансамбль операциональных элементов «большой 
науки», приводимых друг другом в действие, – от научных коллек-
тивов до макротехнологий, причем подчеркиваются самоценность 
материальных составляющих практики, ее «объект-компонентов» и 
невозможность их сведения к социальным структурам (термин 
«большая наука» используется для описания процессов глобализа-
ции, характерных для науки второй половины XX в., которые вы-
ражаются, в частности, в распространении ее структур за пределы 
науки самой по себе и в сращивании их с политическим, экономи-
ческим, технологическим аппаратом) (5). Это отрицает саму идею 
социального конструирования или как минимум вкладывает в нее 
иной смысл (любопытно, что при втором издании книги 
«Laboratory life: The social construction of scientific facts» в 1986 г. 
авторы отказались от термина «социальный»: он был удален из 
подзаголовка). Если социальный конструктивизм был занят по 
преимуществу со сферой humans, т.е. с социальными (эпистемиче-
скими) нормами, извлеченными из структуры социальной жизни и 



II. ОБЗОРЫ 

 

266

организующими, среди прочего, научную (лабораторную) практи-
ку, то теперь акцент смещается на гибрид «социальное плюс мате-
риальное», что дает возможность следить за, используя лексику 
Пикеринга, «маневрами материальных агентов» (62, с. 581), кото-
рые равно конституируют результаты науки. 

Все, что случается в науке, именно случается, так как «пер-
формативная идиома» не позволяет говорить о познании как о ре-
презентации уже данного мира, но настаивает на бесконечно от-
крытом процессе созидания новых и, следовательно, неожиданных 
вещей, – локализовано на пересечении человеческой и не-
человеческой областей таким образом, что ни одна из них сама по 
себе не обладает субстанциальностью, допускающей использова-
ние ее в качестве норматива. Лабораторная практика, соответст-
венно, разворачивается исходя не из предданной логики, а прини-
мая форму «танца двух партнеров», которые в реальном времени 
переживают становление в отношении друг к другу.  

К таким выводам приходит Пикеринг, анализируя, в частно-
сти, один из эпизодов развития физики элементарных частиц, а 
именно изобретение Д. Глейзером пузырьковой камеры (62, с. 568–
585). Среди первых трековых детекторов, приборов, приспособ-
ленных для визуального наблюдения и фотографирования следов 
(треков) ядерных излучений, спорадически льющихся на землю 
или искусственно создаваемых в ускорителях, была камера Виль-
сона, созданная для работы с естественными (космическими) час-
тицами. Ее действие основывалось на конденсации перенасыщен-
ного пара на ионах, возникающих вдоль трека заряженной 
частицы. Треки, таким образом, регистрировались и приводились в 
форму, доступную для последовательного изучения. В начале 50-х 
годов, когда в физике возникла проблема «странных частиц», кото-
рые с трудом поддавались регистрации, встал вопрос об усовер-
шенствовании камеры Вильсона. Глейзер, взявшись за эту задачу, 
имел в виду создание прибора, аналогичного камере Вильсона, но с 
более плотной работающей массой, которая должна была пропор-
ционально увеличить пропускную способность камеры. После се-
рии неудачных экспериментов с различными жидкими и твердыми 
веществами, Глейзер, нашел наконец требуемое вещество, создав 
прототип пузырьковой камеры в 1952 г. Детектор Глейзера был 
наполнен не паром, а перегретой жидкостью (эфиром), при вскипа-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

267

нии которой треки выделялись пузырьками и могли быть сфото-
графированы.  

Вместе с тем для успешной работы с естественными, а зна-
чит, спорадическими излучениями, пузырьковой камере не хватало 
дополнительного устройства, которым обыкновенно снабжалась 
камера Вильсона, – детектора, улавливающего потоки частиц и 
«включающего» камеру в нужное время. Все попытки Глейзера 
снабдить пузырьковую камеру подобным детектором терпели не-
удачу. Наконец, «сопротивление материала» вынудило ученого 
пойти на радикальный шаг и отказаться от работы с космическими 
излучениями. Он переключился на исследование заряженных час-
тиц, искусственно производимых в ускорителях. Лабораторные 
условия обеспечивали равномерность излучений, что снимало про-
блему работы пузырьковой камеры вхолостую. Следующей задачей 
на пути Глейзера к его, теперь пересмотренной, цели было приспо-
собить детектор к новым условиям. Оказалось, что пузырьковая 
камера имеет слишком малый размер, чтобы соперничать в темпах 
производства с другими детекторами, уже применяемыми в физике 
ускорителей. Увеличение камеры было достижимо за счет умень-
шения ее работающей массы, что успешно демонстрировало при-
менение водорода. Тем не менее Глейзер не спешил прибегать к 
водороду, так как нарастающие темпы и масштаб работы водород-
ных детекторов вели прямиком в физику крупных лабораторий с 
высокими технологиями, штатом инженеров и социальными зака-
зами, т.е. с характерными признаками «большой науки», чего Глей-
зер старался избежать, предпочитая стиль индивидуальной практи-
ки. Последней попыткой Глейзера удержать пузырьковую камеру в 
«малой науке» было использование ксенона, более плотного, чем 
водород, что позволило ученому еще какое-то время обходиться 
условиями своей лаборатории. В 1960 г. Глейзер покинул лабора-
торию и включился в физику ускорителей, работающую с водород-
ными детекторами. 

Комментируя этот эпизод, Пикеринг прибегает к излюблен-
ной метафоре «отжимного катка практики», выражающей «напря-
женную диалектику сопротивления и приспособления человече-
ского и не-человеческого агентов» (62). Без симметрического 
подхода, утверждает Пикеринг, адекватное понимание того, что 
произошло в данном случае с Глейзером и в самой физике, невоз-



II. ОБЗОРЫ 

 

268

можно (там же, с. 574). В своей практике Глейзер вступил в дина-
мичные отношения со множеством nonhumans, собранных вокруг 
центрального агента – пузырьковой камеры, материальная конфи-
гурация которой была не известна заранее, но складывалась в про-
цессе реального времени, со своей стороны корректируя цели и по-
ведение ученого. Неожиданные сопротивления материального 
агента вынуждали Глейзера приспосабливаться: варьировать так-
тику и условия экспериментов, форму и размеры детектора, про-
должать поиски нужного вещества, которое обеспечило бы работу 
устройства и т.п. вплоть до изменения собственных конечных це-
лей. Промежуточные материальные результаты работы Глейзера, 
равно как и последний результат – ксеноновая пузырьковая камера, 
обладали свойством становления во времени, которое заставляет 
признать самостоятельность материального агента по отношению к 
концептуальным элементам научной практики. Теоретическое зна-
ние, которое приобретал и формулировал Глейзер, было лишь ча-
стью комплексного продукта «практического отжима», т.е. ретро-
спективными заметками по поводу сопротивлений и набросками 
стратегии приспособлений. Оно так же конституировалось в реаль-
ном времени практики, как и материальная конфигурация пузырь-
ковой камеры (там же, с. 576). То же можно сказать о социальной 
позиции Глейзера и социальном измерении его работы. Практика 
Глейзера, пока он имел дело с космическими излучениями, была 
типичным исследованием «малой науки», автономным, отвечаю-
щим личной инициативе и требующим относительно низкого уров-
ня сотрудничества и финансирования. По мере углубления в работу 
с ускорителями и ксеноновой камерой его исследование приобре-
тало черты «большой науки», становясь менее независимым, чем в 
своих классических формах. В конце работы над ксеноновой каме-
рой Глейзер был уже во главе лаборатории с развитым технологи-
ческим оборудованием и целым штатом сотрудников, а его проект 
вызывал широкий общественный интерес. Социальная организация 
работы ученого стала результатом диалектики сопротивления и 
приспособления в той же мере, что и материальные, и концепту-
альные ее компоненты (там же, с. 573). 

Таким образом, заключает Пикеринг, у нас нет оснований 
приписывать субстанциальность отдельным элементам практики 
Глейзера, будь то ее социальная структура или интенции ученого, 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

269

пузырьковая камера или ядерные излучения сами по себе. Мы 
должны говорить только о гибрид-продукте, все элементы которо-
го – пороговые, т.е. находимые в точках пересечения друг с дру-
гом, на границе humans и nonhumans сфер (62, с. 577). «Объект-
компоненты» и «субъект-компоненты», теоретическое знание и 
социальные контуры работы Глейзера – все было пропущено через 
«вальцы практики», которые сами по себе не имеют локализации, 
но являются способом существования вещей в материальном мире 
(там же, с. 585).  

Аналогичны выводы, которые делает Латур, применяя под-
ход «актор-сеть» к анализу лабораторной практики. Чтобы открыть 
«черный ящик» науки и понять, как «делается знание в конкретном 
месте людьми из плоти и крови» (50), говорит Латур, нужно загля-
нуть в лабораторию, где знание предстает в качестве результата 
сетевого взаимодействия, т.е. переплетения людей и вещей, инте-
ресов и идей. Так как базовой характеристикой «хорошего знания» 
является, согласно Латуру, его артикулированность другими дейст-
вующими лицами коммуникационной системы (сети), задача уче-
ного состоит в том, чтобы не препятствовать, а, наоборот, способ-
ствовать максимальной активности наибольшего числа элементов – 
участников сетевых взаимоотношений. Поэтому лабораторные ус-
ловия, удачные экспериментальные и инструментальные решения 
служат этой цели наиболее последовательно. В искусственных ус-
ловиях лаборатории объектам предоставляется дополнительная и 
уникальная возможность действовать от своего лица, причем часто 
неожиданным образом. Чем больше действующих лиц (humans и 
nonhumans) в полную силу участвуют в процессе, чем большее со-
противление объектов встречают намерения и суждения ученого, 
чем больше отношений и связей между элементами ученый регист-
рирует, тем «сильнее», или устойчивее, объективность научного 
результата – продукт сетевого становления. «Лабораторный экспе-
римент, – пишет Латур, – создает для объектов специфическую, 
локальную и искусственную возможность предстать в своем собст-
венном праве перед утверждениями ученых. И именно здесь благо-
даря, а не вопреки искусственности и локальности эксперимен-
тальной ситуации и опровергая разделенность “объективного” и 
“субъективного”, достигается величайшая степень близости между 
вещами и словами, когда вещи и язык становятся достойны друг 



II. ОБЗОРЫ 

 

270

друга» (53, с. 115). Поэтому научный результат, который, появля-
ясь, также становится элементом (субъектом действия) сети, в 
высшей степени историчен. Его существование определено его ди-
намичным отношением с множеством других сущностей-гибридов. 
Нарушение и трансформация связей и отношений внутри комму-
никационной системы может привести к исчезновению научного 
факта, как это произошло, например, с абиогенезом, когда появи-
лись микробы (49, с. 7–9). Что же касается микробов, их объектив-
ность конституирована сетевыми отношениями и экспериментами 
Пастера, который их «создал», так же как они, в свою очередь, 
«создали» ученого Пастера (там же, с. 9), «делегируя его высказы-
ваться от их имени и утверждать, что они производят брожение» 
(48, с. 132).  

Разнообразны способы, посредством которых материальная 
культура науки участвует в создании ее объектов, и столь же раз-
нообразными могут быть направления исследований технонауки. 
Айди останавливается на роли изобразительных технологий и гер-
меневтической активности наблюдателя в построении и развитии 
научного знания. Если задача герменевтики – это найти релевант-
ные способы, чтобы дать объектам «высказаться», то технонауку 
следует рассматривать как один из таких способов. Язык, на кото-
ром «говорят» материальные объекты, – это язык практики и вос-
приятия; он представляет собой тот опосредующий контекст, в ко-
тором разворачивается актуальное человеческое бытие во всех 
своих – и телесных, и дискурсивных – модусах и в отношении к 
которому человеческое бытие может быть адекватно понято. Этот 
практически-перцептивный контекст, жизненный мир, включает в 
себя также науку, которая, будучи институционально и технологи-
чески воплощенной, обнаруживает себя в качестве высокоразвито-
го способа материального отношения с вещами. Технологии, в том 
числе научные технологии, суть инструменты, позволяющие вещам 
«говорить». Следовательно, «технонаука как деятельность, произ-
водящая знание через технологическую воплощенность, может 
быть определена в качестве еще одного, пусть усложненного, спо-
соба, посредством которого реализуется понимание объектов, или 
интерпретативная практика» (37, с. 161). 

Современный облик науки складывается во многом благода-
ря тому, что, начиная с Возрождения и Нового времени, она уси-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

271

ленно ищет и находит пути обогащения, расширения и изменения 
естественных перцепций. Гипервизуализм современной науки есть 
результат многовекового развития инструментальных практик и 
способов инструментально опосредованного восприятия объектов. 
С развитием изобразительных технологий наука получает все более 
развернутые возможности визуализации, добивается все большей 
«прозрачности» исследуемых тел и переводит все большее число 
зрительно не воспринимаемых объектов в зрительно воспринимае-
мые. Популярное определение науки как специфического способа 
видения – это не просто метафора. Оно отражает визуальные пред-
почтения науки, ее глубокую веру в то, что именно визуализован-
ные объекты обладают статусом подлинно научных. «Преимуще-
ства научной визуализации состоят в гештальтных особенностях 
инструментально опосредованных изображений» (37, с. 162). В ви-
зуальном опыте в наибольшей степени проявляются гештальтные 
особенности восприятия и, соответственно, герменевтическая 
практика: интерпретативные возможности расширяются вместе с 
расширением зрительных горизонтов. Визуальные предпочтения 
науки, таким образом, суть не что иное, как герменевтические пред-
почтения, которые проявляются в усиленной эксплуатации визуаль-
ных практик и интенсивном развитии опосредующего инструмента-
рия – изобразительных технологий. Стратегия технологического 
изменения и обогащения зрительного опыта, которая характерна для 
научной практики, направлена на расширение конститутивных гори-
зонтов и возможностей интерпретации ее объектов.  

Как «работают» изобразительные технологии в качестве гер-
меневтических инструментов науки? Во-первых, развитие инстру-
ментария, появление новых технологий часто приводит к возник-
новению новых дисциплинарных объектов. Начавшееся в 50-х 
годах XX в. интенсивное обогащение инструментального ряда оп-
ределило новые формы многих научных дисциплин. Например, 
инструментарий астрономии до середины нашего столетия почти 
полностью сводился к оптическим технологиям, из-за чего астро-
номия имела дело почти исключительно с объектами, производя-
щими видимый свет. Развитие радиотелескопии сделало возмож-
ным исследование микрорадиационного спектра за пределами 
границ видимого света. Перерабатывая коротковолновые излуче-
ния в видимый свет, астрофизика переводит ранее не доступные 



II. ОБЗОРЫ 

 

272

глазу объекты в зрительно воспринимаемые. Применение данных 
технологий позволяет «увидеть» такие не известные в прошлом 
феномены, как черные дыры, рождение звезд, сверхновые звезды, 
галактические туманности и т.д. Расширение инструментального 
ряда умножает число «объектов» Универсума. 

Во-вторых, развитие инструментария увеличивает количест-
во «профилей» (оттенков) одного и того же объекта и расширяет 
его внешние горизонты, что представляет собой движение к боль-
шей адекватности восприятия. Так, применяемые в медицине изо-
бразительные технологии – рентгенография, ультразвук, сканиро-
вание и т.п. – позволяют увидеть один и тот же объект с разных 
сторон и в разных контекстах, например, позволяют наблюдать 
опухоль в различных оттенках, указывающих на ее природу. 

Наконец, расширение инструментария приводит к возникно-
вению принципиально новых дисциплин науки. Развитию техноло-
гий, связанных с изучением ДНК, обязана своим рождением новая 
научная дисциплина – «исследования древних ДНК», реконструи-
рующая историю первобытных времен на основании данных гене-
тического анализа останков древних популяций. 

Визуальная практика науки принимает разные направления – 
от стратегий, сохраняющих относительный изоморфизм изображе-
ния и объекта, до текстоподобных, или графических, визуализаций, 
которые не аналогичны воспринимаемым объектам, но обладают 
характеристиками текста и должны быть «прочтены» (карты, диа-
граммы, графики, таблицы и т.п.). Общими тем не менее остаются 
технологическая воплощенность визуальных практик, т.е. тенден-
ция изменять и расширять зрительные перцепции посредством ин-
струментов, производящих зрительно воспринимаемый продукт, а 
также гештальтные характеристики визуальных восприятий.  
В этом проявляется герменевтическое измерение науки, которое 
представляется очень важным для адекватного понимания научной 
практики и в особенности ее конечной продукции – научного зна-
ния (37, с. 169). 

Обращение к научной практике и ее гетерогенным характе-
ристикам, считают исследователи технонауки, становится не ло-
кальной, но поистине глобальной задачей, которую призваны ре-
шать не только философия науки, но гуманитарные дисциплины и 
человечество в целом. Прежде всего, «большая наука» нашей эпо-



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

273

хи – это столь же большая, едва ли не мирового масштаба, лабора-
тория, в которой невозможно провести строгие границы между 
наукой, технологией, природой и обществом. Поэтому понять ла-
бораторную практику, понять наши взаимоотношения с так назы-
ваемыми «объектами» – значит понять самих себя в сегодняшнем 
мире. «Практика, которую мы называем “научной”, – пишет Роуз, – 
является культурным интегралом… Распространение ее моделей и 
конституентов за пределы собственно лаборатории создает новые 
возможности понимания того, кто мы и для чего живем» (67, 
с. 132–133). Внимание к результатам исследований технонауки 
может изменить наше самоопределение, убежден Латур, «так как 
множество наших заветных убеждений, от религиозных до соци-
альных, от онтологических до эпистемологических, построено на 
традиционном понимании науки, но достаточно нескольких меся-
цев эмпирических исследований, чтобы усомниться в правильности 
этого понимания» (48, с. 294). 

  
 

Список литературы 
 

1. Столярова О.Е. Идентичность киборгов: Обзор материалов конференции 
«Cyborg identities» // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и за-
рубежная литература. Сер. 3, Философия. – М., 2000. – № 2. – С. 45–63. 

2. Ackermann R. Data, instruments and theory. – Princeton, 1985. – XII, 216 p. 
3. American philosophy of technology: The empirical turn / Ed. by Achterhuis H. – 

Bloomington, 2001. – XXII, 458 p. 
4. Beck U. Risk society: Toward a new modernity. – L., 1992. – X, 260 p. 
5. Big science: The growth of large-scale research / Ed. by. Galison P., Hevly B. – 

Stanford, 1992. – XI, 392 p. 
6. Borgman A. Technology and the character of contemporary life: A philosophical 

inquiry. – Chicago, 1984. – VIII, 302 p. 
7. Callon M., Law J. Agency and the hybrid collectif // The South Atlantic quart. – 

N.Y., 1995. – Vol. 94, N 2. – P. 481–507. 
8. Chasing technoscience: A. Matrix / Ed by. Ihde D., Selinger E. – Albany, 2002  

(в печати). 
9. Collins H. Changing order: Replication and induction in scientific practice. – L., 

1985. – VIII, 187. 



II. ОБЗОРЫ 

 

274

10. Collins H., Pinch T. Frames of meaning: The social construction of extraordinary 
science. – L., 1981. – X, 210 p. 

11. Collins H., Pinch T. Golem at large: What you should know about technology? – 
N.Y., 1998. – XI, 163. 

12. Collins H., Pinch T. Golem: What everyone should know about science? – N.Y., 
1993. – XII, 164 p. 

13. Crease R. The play of nature: Experimentation as performance. – Bloomington, 
1993. – IX, 206 p. 

14. Dreyfus H. Mind over machine: The power of human intuition and expertise in the 
era of the computer. – N.Y., 1986. – XVIII, 231 p. 

15. Dreyfus H. What computers can't do: A critique of artificial reason. – N.Y., 1972. – 
XXXV, 259 p. 

16. Fox Keller E. Reflections on gender and science. – New Haven, 1985. – VIII, 193 p. 
17. Franklin A. The neglet of experiment. – Cambridge, 1986. – XII, 290 p. 
18. Fuller S. Philosophy of science and its discontents. – N.Y., 1989. – X, 188 p. 
19. Galison P. How experiments end. – Chicago, 1987. – XII, 330 p. 
20. Galison P. Image and logic: A material culture of microphysics. – Chicago, 1997. – 

XXV, 955 p. 
21. Hacking I. Historical meta-epistemology // Wahrheit und Geschichte: Ein Kollo-

quium zu Enren des 60. Geburtstages von Lorenz Kruger – B., 1999. – (Abh. der 
Akad. der Wiss. in Gцttingen. Philol.-hist. Klasse, F. 3; N 231) – P. 53–77. 

22. Hacking I. Representing and intervening: Introductory topics in the philosophy of 
natural science. – Cambridge, 1983. – XV, 287 p. – (Рус. пер.: Хакинг Я. Пред-
ставление и вмешательство: Введение в философию естественных наук. – М., 
1998. – 305 с.). 

23. Hacking I. The self-vindication of the laboratory science // Science as practice and 
culture. – Chicago, 1992. – P. 29–65. 

24. Hacking I. The social construction of what? – Cambridge, 1998. – X, 261 p. 
25. Haraway D. A cyborg manifesto: Science, technology a. socialist feminism in the 

1980s // Socialist rev. – Oslo, 1985. – N 80. – P. 65–107. 
26. Haraway D. Modest witness@Second_millenium. FemaleMan©OnkoMause™: 

Feminism and technoscience. – N.Y., 1997. – XI, 361 p. 
27. Haraway D. Primate visions: Gender, race a. nature in the world of modern sci-

ence. – N.Y., 1989. – IX, 486 p. 
28. Haraway D. Simians, cyborgs, and women. – N.Y., 1991. – X, 287 p. 
29. Haraway D. Situated knowledges: The science question in feminism and the privi-

lege of partial perspective // Technology and the politics of knowledge. – Blooming-
ton, 1995. – P. 175–194. 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

275

30. Harding S. Is science multicultural?: Postcolonialism, feminism, and epistemolo-
gies. – Bloomington, 1998. – X, 242 p. 

31. Harding S. The science question in feminism. – Ithaca, 1987. – 271 p. 
32. Heelan P. Space-perception and the philosophy of science. – Berkeley, 1983. – XIV, 

383 p. 
33. Hirakawa H. Social epistemology as risk management of technoscience: The ration-

ale and the model of democratization of science // Social epistemology. – L., 1999. – 
Vol. 13, N 3/4. – P. 257–261. 

34. http://www.cis.vt.edu/technoscience/technohome.html 
35. Ihde D. Bodies in technology. – Minneapolis, 2001. – V, 280 p. 
36. Ihde D. Existential texnics. – Albany (N.Y.), 1983. – IX, 190 p. 
37. Ihde D. Expanding hermeneutics: Visualism in science. – Evanston (Ill.), 1999. – 

216 p. 
38. Ihde D. Instrumental realism: The interface between philosophy of technology and 

philosophy of science. – Minneapolis, 1991. – XIV, 159 p. 
39. Ihde D. Postphenomenology: Essays in the postmodern context. – Evanston, 1993. – 

XI, 161. 
40. Ihde D. Philosophy of technology: An introduction. – N.Y., 1993. – XIII, 157 p. 
41. Ihde D. Technics and praxis. – Dordrecht etc., 1979. – XXVIII, 151 p. 
42. Ihde D. Technology and the lifeworld. – Bloomington, 1990. – XIV, 226 p. 
43. Ihde D. Technoscience and other continental philosophy // Continental philosophy 

rev. – Dordrecht, 2000. – Vol. 33, N 1. – P. 59–74. 
44. Knorr-Cetina K. Epistemic cultures: How the sciences make knowledge? – Harvard 

(Ma), 1999. – XIII, 329 p. 
45. Knorr-Cetina K. Manufacture of knowledge: An essay on the constructive and con-

textual nature of science. – Oxford, 1981. – XIV, 189 p. 
46. Latour B. Ein ding ist ein thing: A philosophical platform for a left European party // 

Concepts a. transformation. – Benjamin, 1998. – Vol. 3, N 1/2. – P. 97–112. 
47. Latour B. From the world of science to that of research? // Science mag. – Wash., 

1998. – Vol. 280, N 5361. – P. 208–209. 
48. Latour B. Pandora's hope: Essays on the reality of science studies. – Cambrigde, 

1999. – X, 324 p. 
49. Latour B. The pasteurization of France. – Harvard, 1988. – XVI, 273 p. 
50. Latour B. Science in action: How to follow scientists and engineers through soci-

ety. – Cambridge, 1987. – 274 p. 
51. Latour B. The trouble with actor-network theory // Soziale Welt. – Gцttingen, 

1996. – Jg. 47, H. 4. – S. 369–381. 
52. Latour B. We have never been modern. – Cambridge, 1993. – IX, 157 p. 

http://www.cis.vt.edu/technoscience/technohome.html


II. ОБЗОРЫ 

 

276

53. Latour B. When things strike back: A possible contribution of “science studies” to 
the social sciences // Brit. j. of sociology. – L., 2000. – Vol. 51, N 1. – P. 107–123. 

54. Latour B., Woolgar S. Laboratory life: The social construction of scientific facts. – 
L., 1979. – XV, 272 p. 

55. Law J. Organizing modernity. – Cambridge (Ma), 1994. – VIII, 219 p. 
56. Longino H.E. Science as social knowledge: Values and objectivity in scientific in-

quiry. – Princeton, 1990. – XI, 262 p. 
57. Markussen R., Olesen F., Lykke N. Cyborgs, coyotes and dogs: A kinship of feminist 

figurations: Interview med Donna Haraway // Kvinder, kшn & forskning. – 
Kшbenhavn, 2000. – N 2. – P. 6–15. 

58. Pickering A. Concepts and the mangle of practice: Constructing quaternions // The 
South Atlant. quart. – Durham, 1995. – Vol. 94, N 2. – P. 417–465. 

59. Pickering A. Constructing quarks: A sociological history of particle physics. – Chi-
cago, 1984. – XI, 468 p. 

60. Pickering A. From science as knowledge to science as practice // Science as practice 
and culture. – Chicago, 1992. – P. 1–29. 

61. Pickering A. Lancastrians to Tudors: England, 1450-1509. – Cambridge (Ma), 
2000. – V, 234 p. 

62. Pickering A. The mangle of practice: Agency and emergence in the sociology of 
science // Amer. j. of sociology. – Chicago, 1993. – Vol. 93, N 3. – P. 559–589. 

63. Pickering A. The mangle of practice: Time, agency and science. – Chicago, 1995. – 
IX, 281 p. 

64. Pickering A. The objects of sociology: A response to Breslau's “Sociology after 
humanism” // Sociol. theory. – N.Y., 2000. – Vol. 18, N 2. – P. 308–316. 

65. Pinch T. Confronting nature: The sociology of solar-neutrino detection. – Dordrecht, 
1986. – XI, 268 p. 

66. Reinel B. Reflections on cultural studies of technoscience // Europ. j. of cultural 
studies. – L., 1999. – Vol. 2, N 2. – P. 163–189. 

67. Rouse J. Engaging science: How to understand its practices philosophically. – 
Ithaca, 1996. – IX, 282 p. 

68. Rouse J. Knowledge and power: Toward a political philosophy of science. – Ithaca, 
1987. – XVI, 283 p. 

69. Shapin S., Schaffer S. Leviathan and the air-pump: Hobbes, Boyle, and the experi-
mental life: Including a translation of Thomas Hobbes, Dialogus physicus de natura 
aeris by Simon Schaffer. – Princeton, 1985. – XIV, 440 p. 

70. Shapin S. The scientific revolution. – Chicago, 1996. – XIV, 218 p. 
71. Stengers I. Power and invention: Situating science. – Minneapolis, 1998. – XIX, 

249 p. 



Постнеклассический образ науки: «Исследования технонауки» 

 

277

72. The social dimensions of science / Ed. by McMullin E. – Notre Dame, 1992. – 
XVII, 299 p. 

73. Winner L. Autonomous technology: Technics-out-of-control as a theme in political 
thought. – Cambridge, 1977. – X, 386 p. 

74. Woolgar S. Science: The very idea. – L., 1988. – 119 p. 
 

 
 


